‘ « La commission d'entente »

Présentation de I'exercice.
De quoi s'agit-il ?

i A l'issue de I'épreuve de philosophie du mois de juin, tous les
h professeurs de philosophie de chaque académie sont conviés
aux travaux de la « commission d'entente ».

La commission d'entente, comme son nom l'indique, a pour but d'identifier des
criteres pour mener a bien la correction des copies et donc de s'accorder (de
s'entendre) sur ce qui peut étre légitimement exigé des candidats.

Au cours de cette réunion, les professeurs évaluent un échantillon de copies,
confrontent ensuite leurs notes et appréciations afin de s'assurer de I'objectivité du
travail de correction. [Notez d'ailleurs que la période de correction s'achéve par une
« réunion d'harmonisation » qui établit un bilan et examine les difficultés rencontrées
et persistantes (copies litigieuses par exemple,...]).

Comme vous le voyez, la correction des copies de philosophie n'est pas livrée au
hasard ni a I'arbitraire. Elle fait I'objet d'un travail d'analyse et de concertation dans le
respect des attendus de I'épreuve qui vous ont été présentés dans les cours de
méthodologie consacrés aux exercices du baccalauréat.

Objectifs de I'exercice

Dans le cadre de cette activité, nous vous proposons de jouer le réle
de correcteur.

L'objectif est double :

/‘ -évaluer les trois copies proposées a partir des attendus et des

@ exigences méthodologiques de I'exercice. Il s'agit donc de justifier
votre correction en identifiant avec soin les qualités et les défauts des
copies présentées.

- identifier parmi ces trois copies :
— la copie rédigée par un candidat au baccalauréat ;
— la copie rédigée par un professeur de philosophie et enfin,
— la copie rédigée par ChatGPT ou tout autre Chatbot (agent conversationnel).



La démarche

o)
A . La correction porte sur le sujet de dissertation suivant :
@ ___ﬂ@ - « Le bonheur est-il affaire de raison ? »

Etape 1. 30 minutes.
Constituez des groupes de trois éléves.

Avant de mener la correction des trois copies proposées, le groupe commence par une analyse
du sujet en s'efforgant d'identifier le probléme, de définir les concepts et termes en présence et
d'ébaucher une problématique (le sujet porte sur une notion traitée en cours. Vous disposez de
votre réflexion, de vos références culturelles (littéraires, historiques, philosophiques,...) et des
ressources du cours).

Etape 2. 1h20 minutes.
Correction et notation des copies.

Vous devez identifier les qualités et défauts de chacune des trois copies a partir des exigences et

attendus académiques.

Vous devez étre particulierement attentif a :

- l'analyse du sujet, des termes qui le composent ;

- la construction du probléme que pose la question et a celle de la démarche adoptée pour
tenter d'y répondre ;

- l'analyse des concepts mobilisés au cours du traitement du sujet ;

- la cohérence de 'argumentation, aux articulations entre chaque argument et parties du
devoir ;

- l'usage des exemples mobilisés, leur intérét,...

La note attribuée a la copie est le résultat du travail d'analyse et de concertation mené par tous
les membres du groupe. Vous devez ainsi confronter vos points de vue, vos analyses et
appréciations.

Etape 3. 10 minutes.
Ou est... Chatbot ?

Efforcez-vous d'identifier les auteurs des copies.
Eléve ? Professeur ou Chatbot ? Justifiez votre décision.



Les copies

Copie 1.

« Dans les Lettres a Lucilius, le philosophe stoicien Séneque écrivait : « Tous les
hommes, frere Gallion, veulent vivre heureux ». Cette aspiration universelle au bon-
heur semble étre le moteur de I'existence humaine. Mais si tout le monde désire
étre heureux, les chemins empruntés sont nombreux, parfois contradictoires : les
plaisirs sensibles, la richesse, la reconnaissance sociale, I'amour, ou encore la vertu
et la sagesse sont autant de réponses différentes a cette quéte. Parmi ces voies, la
raison semble occuper une place privilégiée : en tant que faculté de réflexion, de
calcul et de discernement, elle permettrait de guider nos choix vers une vie
meilleure. Pourtant, peut-on véritablement penser que le bonheur est affaire de rai-
son ? Cela suppose que la raison puisse gouverner nos désirs, orienter nos actions et
produire un état de satisfaction durable. Mais ne faut-il pas reconnaitre que le bon-

heur dépend aussi d’éléments irrationnels, affectifs, ou méme inconscients ?

Cette interrogation nous invite a explorer la relation complexe entre bonheur et ra-

tionalité, entre ce que I'on contréle et ce qui nous échappe.

De nombreux penseurs antiques ont affirmé que le bonheur pouvait — et devait —
étre recherché par 'usage éclairé de la raison. Ainsi, pour Epicure, le bonheur
consiste dans I'absence de troubles de I'ame (ataraxie) et de souffrance corporelle
(aponie), un état que I'on atteint en apprenant a réguler ses désirs. La raison est ici
la faculté qui nous permet de distinguer les désirs vains des désirs naturels et néces-
saires. Dans sa Lettre a Ménécée, il affirme que « la prudence est la plus grande des
vertus », car elle nous aide a viser les plaisirs qui assurent une paix durable. Un indi-
vidu raisonnable saura, par exemple, se détourner de I'ambition ou de la richesse,
sources de frustrations constantes, pour privilégier des plaisirs simples et acces-
sibles. La raison devient ainsi un outil d’économie du désir, permettant d’éviter les

souffrances inutiles.



Dans une perspective proche, les Stoiciens considerent que le bonheur ne dépend
pas des circonstances extérieures, toujours instables, mais de la maitrise de soi. En
discernant ce qui dépend de nous et ce qui ne dépend pas de nous, la raison nous
permet d’atteindre la sérénité. Epictéte, dans son Manuel, écrit que « ce ne sont
pas les choses qui troublent les hommes, mais les jugements qu’ils portent sur les
choses ». Le malheur ne réside donc pas dans les événements eux-mémes, mais
dans la maniére irrationnelle dont nous les interprétons. Une vie gouvernée par la

raison serait ainsi une vie libre, autonome, et donc heureuse.

De maniere plus systématique, Aristote pense que le bonheur est |'accomplisse-
ment de la nature humaine, et que cette nature est fondamentalement rationnelle.
Dans I'Ethique & Nicomagque, il définit le bonheur (eudaimonia) comme une « activi-
té de I’'ame conforme a la vertu, dans une vie accomplie ». La vertu n’est pas ici une
simple obéissance a une norme morale, mais une disposition rationnelle a bien agir
dans toutes les situations de la vie. Ainsi, pour Aristote, le bonheur n’est ni un plaisir
passager ni une chance, mais le fruit d’un exercice rationnel constant, qui fait de

nous des étres pleinement humains.

Cependant, cette conception du bonheur comme affaire de raison semble parfois
idéalisée. Dans l'expérience commune, le bonheur semble souvent échapper a
notre volonté et a notre contréle rationnel. Il dépend de facteurs imprévus, de cir-
constances heureuses ou malheureuses, et surtout d’un état intérieur qui ne se dé-
créte pas. Une personne peut étre parfaitement vertueuse et pourtant profondé-
ment malheureuse a la suite d’un deuil, d’'une maladie, ou d’un échec affectif. Blaise
Pascal, dans ses Pensées, insiste sur cette misere de la condition humaine : «
L’homme est un roseau, le plus faible de la nature, mais c’est un roseau pensant. »
Ce que Pascal souligne, c’est la tension entre notre capacité de raisonner et la fragi-
lité de notre existence. La raison ne peut pas grand-chose face a la mort, au vide
existentiel ou a I'absurde. L’'homme fuit alors dans le divertissement, preuve que le

bonheur n’est pas une construction rationnelle, mais une échappatoire a I’angoisse.

D’autres penseurs ont montré que le bonheur, en tant qu’émotion ou sentiment de
plénitude, nait souvent de la satisfaction des désirs, qui eux-mémes ne sont pas ra-
tionnels. Spinoza affirme dans I’Ethique que « nous ne désirons pas une chose parce

qu’elle est bonne, mais nous la jugeons bonne parce que nous la désirons ». Ce ren-



versement radical montre que la raison ne dirige pas le désir : c’est au contraire le
désir qui colore notre perception du monde. Le bonheur, dés lors, ne résulte pas
d’un choix rationnel, mais de la rencontre heureuse entre un désir et sa réalisation.

Il échappe a toute planification.

Freud, enfin, va encore plus loin en montrant que nos désirs les plus profonds sont
inconscients, donc inaccessibles a la raison. Dans Le Malaise dans la civilisation, il af-
firme que 'homme est traversé par des conflits psychiques entre ses pulsions, les
interdits sociaux et les exigences du moi. Le bonheur ne peut dés lors qu’étre par-
tiel, fragile, et souvent compromis par les forces obscures de I'inconscient. La raison
peut bien essayer d’organiser notre vie, elle ne peut pas nous délivrer de nos

conflits intérieurs les plus profonds.

Faut-il alors renoncer a toute rationalité dans la quéte du bonheur ? Certainement
pas. Si la raison ne peut ni tout prévoir ni tout maitriser, elle peut du moins nous ai-
der a vivre plus lucidement, et a donner un sens a notre existence. C'est ce que
montre Montaigne dans ses Essais, lorsqu’il écrit qu’ « il faut préter a la vie autant
d’attention qu’a la mort ». Montaigne ne croit pas a un bonheur parfait, mais il
pense qu’une vie équilibrée, fondée sur la modération et I'acceptation de soi, est
source de paix intérieure. La raison, ici, n’est pas un instrument de domination, mais

une faculté de discernement et d’adaptation.

De méme, Viktor Frankl, psychiatre rescapé des camps, explique que le bonheur ne
se poursuit pas directement, mais qu’il découle du sens que I'on donne a sa vie.
Dans Découvrir un sens a sa vie, il affirme : « Le bonheur ne peut pas étre poursuivi ;
il doit s’ensuivre. » Méme dans les pires situations, I’homme peut mobiliser sa rai-
son pour donner une orientation a son existence, et ainsi éprouver une forme de sa-

tisfaction profonde.

Peut-étre faut-il alors penser le bonheur comme un équilibre fragile entre les forces
rationnelles et les forces irrationnelles de |'existence. Rousseau, dans La Nouvelle
Héloise, souligne cette tension entre nature et culture, passion et raison. Pour lui,
une vie pleinement heureuse est celle qui respecte notre sensibilité naturelle, tout
en étant éclairée par la réflexion. La raison ne doit pas étouffer les élans du cceur,

mais les guider sans les nier.



Il apparait donc que le bonheur ne peut étre réduit a une affaire strictement ration-
nelle. Si la raison peut jouer un role essentiel dans I'organisation de notre vie, dans
la régulation de nos désirs ou dans la recherche d’un sens, elle ne suffit ni a pro-
duire ni a garantir le bonheur. Celui-ci reste partiellement irrationnel, lié¢ aux émo-
tions, aux rencontres, aux circonstances, et aux désirs qui nous échappent. La ré-
ponse la plus raisonnable a notre question est sans doute de reconnaitre que la rai-
son peut contribuer au bonheur, a condition qu’elle soit consciente de ses limites,
et qu’elle sache cohabiter avec I'imprévisible de la vie humaine. Le bonheur n’est
pas 'effet d’'un raisonnement, mais peut s’enraciner dans une existence réfléchie,

ouverte a la joie comme a l'incertitude. »



Copie 2.

« Si la raison apparait comme cette faculté qui nous permet de mieux saisir le
monde et mieux nous saisir nous-mémes, nous permettant ainsi de mieux agir sur le
monde et sur nous-mémes, elle semble alors bien ce qui nous permet d’étre
heureux. Elle est ce qui peut nous permettre de ne pas faire n’'importe quoi en
risquant a tout moment de nous perdre, elle est cette faculté qui nous permet de
nous mesurer face au monde et face a ce qui peut nous dépasser ou nous emporter.
Pourtant, on peut s’interroger sur ce que vaut un tel bonheur qui semble
rapidement synonyme de modération, voire de résignation. Car ce a quoi nous
aspirons, lorsque nous recherchons le bonheur, ne semble pas consister a étre
raisonnable, a se modérer, mais bien plutot a vivre un idéal ou un réve. Mais alors,
faire un usage de la raison risque bien de nous conduire a considérer que le bonheur
est au mieux une affaire de chance et au pire impossible. En effet, dés lors que nous
faisons preuve de lucidité, que nous prenons conscience de la réalité de nos
existences et ceci parce que nous sommes dotés de raison, il se pourrait bien que
nous soyons davantage conduits a désespérer qu’a étre heureux. La tentation est
alors grande de penser que pour étre heureuy, il faudrait se bercer d’illusions, vivre
uniguement dans l'insouciance la ou la raison risquerait d’étre un obstacle au
bonheur. Mais une telle attitude n’est-elle pas déja le produit d’une réflexion, donc

d’un usage de la raison ?

Rechercher le bonheur peut d’abord consister a combattre ce qui nous rend
malheureux. Or, une telle attitude consiste avant tout a réfléchir et a ne pas se
laisser emporter de maniere irrationnelle. Comprendre ce qu’est le monde, mieux
saisir ce qui nous habite peut alors permettre de trouver les moyens de ne pas faire
n‘importe quoi a tout moment de maniere irréfléchie. Ici, plusieurs références sont
possibles. Mieux connaitre le monde pour ne pas se laisser dépasser, mieux se
connaitre pour prendre les bonnes décisions. On peut penser a l'analyse d’un
stoicien comme Epictéte, par exemple, qui opére la distinction entre ce qui dépend
de nous et ce qui ne dépend pas de nous, notre malheur venant du fait que nous
nous laissons emporter par notre imagination qui nous fait souhaiter un monde

autre que l'ordre des choses que nous ne pouvons pas changer. On peut également



penser aux analyses d’Epicure dans la Lettre a Ménécée lorsqu’il nous montre que
notre malheur vient d’'une ignorance de la réalité du monde, de délires de
I'imagination qui nous projette la ol nous ne sommes pas (comme dans la peur de
la mort par exemple). C’est ainsi a travers une compréhension du monde, mais aussi
par une compréhension de soi que le bonheur devient possible, par exemple, en
distinguant les désirs nécessaires de ceux qui ne le sont pas.

Pour étre heureuy, il ne s’agit pas pour autant de ne rien faire, de sombrer dans une
forme de fatalité et de résignation, mais bien de mieux étre en mesure de faire le
maximum pour obtenir ce que l'on désire en prenant en compte les autres et la
réalité. Etre heureux, ce n’est pas faire preuve de faiblesse et tomber dans I'inaction
sous prétexte qu’il y aurait des forces qui nous dépassent et ce n’est pas renoncer a
ses désirs au nom d’une triste modération. Etre heureux c’est faire usage de sa
raison pour agir, faire de son mieux pour ne rien avoir a regretter. Ici, on pourrait
penser aux analyses de Descartes dans le Discours de la méthode lorsqu’il énonce la
troisieme maxime de la morale par provision : « il vaut mieux tacher toujours plutot
de changer ses désirs que I'ordre du monde », mais bien en précisant ensuite que
pour cela, il faut alors faire de son mieux pour que tout ce qui manque de nous
réussir soit reconnu comme au regard de nous impossible.

Il semble bien que dans une telle attitude, le bonheur soit avant tout saisi comme
négatif : il est absence de malheur, il est absence de regret. Or, quand nous aspirons
au bonheur, c’est un bonheur plein et entier que nous nous représentons. On peut
ici reprendre les analyses précédentes afin de montrer comment ce bonheur est un
« absence de ». Certes, Epicure, par exemple, nous montre qu’il peut y avoir un
bonheur positif mais cela se fait malgré tout a certaines conditions (par exemple,
vivre dans un jardin avec ses amis, loin des tumultes de la cité). Qu’en est-il alors du
bonheur véritable, d’'un bonheur qui ne serait pas une sorte de soupe tiede ? N’est-
ce pas dans une forme d’abandon de toute modération qu’il peut vraiment se

vivre ? N’est-ce pas en refusant d’accepter I'ordre du monde qu’il peut se rencontrer

?

Parce que nous sommes des étres de raison, nous cherchons des recettes pour étre
heureux, nous calculons afin de déterminer ce qui pourrait nous rendre heureux. Or,

une telle attitude semble bien vaine. C'est dailleurs ce que nous enseigne



I’étymologie du mot bonheur : le bonheur c’est la bonne rencontre, le hasard de la
rencontre (Bon-heur) et force est de constater d’ailleurs que nous sommes d’autant
plus heureux que ce qui arrive est inattendu : « je n‘osais méme pas I'imaginer »,
telle est I'expérience d’'un bonheur vécu qui nous emporte. C’est tout simplement
parce que nous sommes dans l'incapacité de déterminer objectivement ce qui nous
rendrait pleinement heureux. Pour le faire, il faudrait étre capable de surplomber la
totalité de nos existences car ce qui peut me rendre heureux maintenant, ne me
rendra pas nécessairement heureux dans six mois ou dans cing ans. On peut ici
penser aux analyses de Kant qui définit le bonheur comme un idéal de I'imagination
et non de la raison. Si je m’interroge a savoir ce que je dois faire pour ne pas étre
mouillé s’il pleut, je peux le déterminer : prendre un parapluie, me couvrir...il s’agit
ici simplement de déterminer, par la raison et de maniere certaine ce qu’il faut faire.
En ce qui concerne le bonheur, puisque son concept est indéterminé, puisqu’il
comporte un ensemble de représentations que je ne peux jamais épuiser, dont je ne
peux jamais faire le tour, aucun impératif ne peut objectivement me dire ce qu'il
faut faire de maniére certaine pour étre heureux. La raison n'est donc guere utile a
notre bonheur ; mais elle bien plutét destinée a nous faire connaitre notre devoir et
a déterminer notre volonté a faire notre devoir. La moralité de I'action releve de
I'exercice de la raison. Et les progres de la raison, a travers les progres de I'éducation,
de la civilisation, pourront amener les hommes a mieux connaitre leur devoir, mais

non nécessairement a étre plus heureux.

Mieux encore, utiliser sa raison et étre lucide sur son existence, ne risque-t-il pas de
nous conduire au malheur ? Car force est de constater qu’exister c’est étre conduit a
faire I'expérience d’une éternelle insatisfaction et ceci parce qu’en tant que nous
sommes des étres de désirs, soit nous désirons et nous sommes insatisfaits, soit
nous ne désirons plus et nous sombrons dans I'ennui. Ici, on peut penser aux
analyses de Schopenhauer lorsqu’il montre que « la vie oscille comme un pendule,
de droite a gauche, de la souffrance a I'ennui. »

Dans ces conditions, plutot que de prétendre atteindre le bonheur par un usage de
la raison qui nous conduit a nous modérer sans cesse ou a mesurer en quoi un
regard lucide sur nos existences ne peut que nous conduire au malheur, ne vaut-il

pas mieux faire preuve d’insouciance ? Il s’agit de prendre alors ce terme dans son



sens premier, qui renvoie a la disparition du souci. On pourrait ici penser aux
analyses de Nietzsche dans les Secondes considérations intempestives lorsqu’il
souligne en quoi I’homme envie le troupeau qui ne se dit jamais « j'étais » et qui vit
« rivé au piquet de l'instant » Néanmoins, il est bien difficile de penser comment
cela pourrait relever d’'une décision. Et quand bien méme s’agirait-il d’'une décision,
cela signifierait encore que c’est en tant que nous sommes des étres de raison que
nous la prenons. Faut-il alors considérer que le bonheur est impossible et ceci parce

gue nous avons toujours, en derniéere instance, affaire a notre raison ?

Considérer que le bonheur réside dans la satisfaction des désirs fait du bonheur un
état impossible a atteindre, voire illusoire. Contre une telle approche du bonheur, la
tradition chrétienne nous présente le bonheur véritable comme possible seulement
dans l'au-dela, dans la vie éternelle. Le bonheur apparait alors comme une
récompense de la vertu. Lhomme vertueux connaitra le bonheur éternel. Pour étre
heureuy, il faudrait alors lutter contre ses désirs, contre sa nature, vivre une forme
d’ascese et alors nous serions définitivement récompensés. Mais ceci s"accompagne
de l'idée qu’un bonheur stable dans lici-bas est impossible. Mais pourquoi
s‘opposer ainsi a sa nature, la combattre comme si elle était nécessairement a
rejeter ?

Que nous apprend notre raison ? A rechercher ce qui nous est utile. Toutes les
passions que nous éprouvons ne sont pas a rejeter. Il y a des passions qui sont
bonnes et d’autres mauvaises. Les passions tristes sont celles qui diminuent notre
puissance d’agir. La joie est une augmentation de notre puissance d’agir et la
tristesse est une diminution de cette puissance. Par exemple, manger un bon plat
peut étre une joie mais en manger avec exces devenir source de tristesse. Les
passions ne sont donc pas condamnables, sont bonnes celles qui augmentent notre
puissance d’action et mauvaises celles qui la diminuent. Contrairement a ce que la
morale traditionnelle énonce, étre vertueux ne consiste donc pas en une ascése, en
une négation des passions, mais la vertu consiste a rechercher ce qui nous est utile
et nous permet de conserver son étre et non de le détruire. Dés lors, la vertu n’est
pas la récompense du bonheur, elle est le bonheur méme qui réside dans cette
conservation de notre étre. Le bonheur n‘est donc pas a attendre dans l'au-dela,

mais il se trouve dans la joie méme d’exister. Cette joie d’exister, ce bonheur sont



alors dans le développement au mieux de ses capacités : déployer I'exercice de sa
raison, contribuer a sa santé... C’est ici les analyses de Spinoza lorsqu’il nous dit que
« le bonheur consiste en ce fait que I'homme peut conserver son étre » Mais
attention, il ne s’agit pas de penser que le bonheur et la conservation de son étre
peuvent avoir un sens en excluant les autres. L'égoisme, par exemple, fait notre
malheur. Non pas parce que la morale le condamne, mais parce qu’il est une passion
triste dans laquelle je ne vais exister qu’en opposition avec les autres, dans le calcul
et dans l'action intéressée. Toute cette attitude alors ne conserve pas mon étre, au
contraire, elle est une mauvaise maniere de s’aimer soi-méme, elle diminue ma
puissance que le partage avec autrui ne ferait qu’augmenter.

Il ne s’agirait donc pas de tomber dans l'illusion d’un bonheur stable et constant.
C’est alors en ce sens que I'on peut opérer une distinction entre le bonheur, illusion
impossible et la joie. On pourrait penser ici aux analyses de Clément Rosset dans la
Force majeure lorsqu’il souligne que la joie vient de l'intérieur, que « 'homme
véritablement joyeux se reconnait paradoxalement a ceci qu’il est incapable de
préciser en quoi il est joyeux, de fournir le motif de sa satisfaction ». Autre analyse
possible : celle de Bergson lorsqu’il s'attache a montrer que I'expérience de la joie
s’éprouve dans ces moments ou nous allons dans le sens de la vie, vie qui est
toujours création de nouveauté. La joie est alors une affaire sérieuse, elle est

I'affaire de celui qui, en ce qu’il est doté de raison, prend la vie au sérieux.

Si le bonheur peut étre affaire de raison, ce n’est pas au sens ou il résiderait en une
sorte de résignation triste. Mais encore faut-il peut-étre saisir la nécessité de
dépasser cette représentation d’un bonheur entendu comme un état stable et
durable. Si une apologie de la béte et de I'insouciance, aussi séduisante soit-elle, est
une négation du réel et des autres, il n'en demeure pas moins qu’en tant que nous
sommes des étres de raison, nous pouvons nous donner comme tache d’essayer de
toujours mieux comprendre le réel pour I'accueillir car c’est dans ces conditions sans
doute que l'expérience de la joie est possible. Encore faut-il accepter qu’une telle
attitude n’exclut pas d’avoir a étre confronté a des souffrances contre lesquelles
parfois nous ne pouvons rien. Mais le reconnaitre, c’est aussi toujours essayer de
mieux comprendre, ce qui est toujours possible parce que nous sommes des étres

de raison.



Copie 3

Le Bhoutan, Etat d’Asie centrale est le premier pays a avoir usé de I'IBB, soit I'Indice
de Bonheur Brut, afin de mesurer I'impossible : le niveau de bonheur de ses
habitants. A priori, en effet, le bonheur, que nous pourrions définir comme un état
de satisfaction compléte et durable dans lequel I’homme n’a plus rien a désirer que
ce qu’il a déja, semble étre un idéal insaisissable qui interroge aussi bien les
philosophes que le commun des mortels.

Au-dela du résultat qui, dans une coincidence troublante, couronne le
gouvernement du Bhoutan de succes, le concept méme de I'IBB questionne encore :
un indice de mesure est, par essence, un outil rationnel, ce qui peut sembler
déroutant a associer au bonheur, souvent lié a la sensibilité. Le bonheur est-il donc
une affaire de raison ?

En analysant les présupposés du sujet, nous pourrions répondre par I'affirmative : le
bonheur fait partie de I'existence humaine, - Aristote le considérant méme comme
« le Souverain Bien », cause de toutes nos actions. Or, la ra ison qui est la
faculté strictement humaine nous permettant de comprendre le monde par le
prisme du vrai ou du faux, soit la raison théorique, ou du bien ou du mal, soit la
raison pratique, n’est-elle pas maftresse de nos actions ?

Faire du bonheur l'affaire de la raison, c’est-a-dire en faire un objet de travail et de
réflexion, ne semble pas déraisonnable. Cependant, le bonheur semble
effectivement étre une chose des plus sensibles puisqu’il est lié a I'état d’un individu,
C’est-a-dire son étre, son « essence » dont la raison n‘est qu’une partie. Ne risque-t-
elle pas alors de passer a c6té du bonheur, en étant focalisée sur elle-méme ? De
plus, la raison possede un désir d’absolu peu compatible avec la quéte du bonheur, si
insaisissable qu’on pourrait douter de son existence. Deés lors, la raison, coeur de
I’'humanité, peut-elle permettre I'acces au bonheur ? Ou, au contraire, ne vaudrait-il
pas mieux la laisser de c6té, quant aux questions de la vie heureuse, en raison de ses
failles ?

Nous verrons dans un premier temps que la raison permet d’avancer dans la quéte
du bonheur puis, dans un deuxieme, qu’elle n’est pas a placer au centre de cette

quéte pour enfin, dans un dernier temps, nous questionner sur le mérité de



chercher, et méme de rechercher par la raison, le bonheur. L'enjeu de ce sujet réside

dans les limités de la raison.

Premiérement, nous pouvons constater que la raison, et plus particulierement son
usage permanent, peut étre une source de bonheur et un moyen d’y accéder. En
effet, c’est le principe de la morale grecque antique : un homme heureux est un
homme bon, puisque seul 'homme bon peut réussir a réaliser son humanité. Or,
voici les quatre vertus pronées par la morale grecque antique : le courage, la
tempérance, la sagesse et la justice. Chacune d’entre elles sont des marques de
l'usage de la raison, dans le sens ol ’lhomme, cherchant a en faire preuve doit, a
chaque fois, s’obliger. S'obliger est I'acte de se soumettre a sa propre raison afin de
prendre une décision qui irait sans doute a I'encontre d’instincts plus naturels tels
que la lacheté, la colére, la stupidité ou la vengeance et I'égoisme. L'homme qui se
réalise en tant qu’humain est alors I’'homme qui s’éléve au-dessus de sa condition
animale et ce qui lui permet justement de se distinguer de I'lanimal est sa raison.
Lhomme heureux est donc I’homme qui raisonne.

De plus, par I'analyse de la raison, il nous est encore possible de comprendre les
causes de notre malheur et ainsi de créer des principes favorisant notre acces au
bonheur. Ainsi, le stoicisme, courant de penseur fondé par Zénon de Kition en Gréce
antique, et dont I'un des principaux hérauts serait sans doute I'empereur romain
Marc-Auréle, se propose de créer une voie d’accés au bonheur par I'élimination
rationnelle des causes du malheur. Sa doctrine se résume donc en trois points : ne
pas s’‘attacher aux personnes et aux objets, car ils pourraient a tout
moment disparaitre ; ne pas s‘attacher aux espérances du futur puisqu’elles
pourraient ne jamais se réaliser et ne considérer que le présent et plus
particulierement dans le présent, nos actes car ils sont la seule chose que nous
maitrisons réellement, - ce que Pascal reprendra dans son idée de « vivre au
présent ». En se débarrassant de soucis superflus sur lesquels 'THomme n’a, de toute
facon aucune prise, il se garantit la sérénité et le bonheur.

La raison a donc bien son mot a dire sur la question de la vie heureuse, en en étant

elle-méme la source ou en en permettant I'acces.

Deuxiémement, nous pouvons toutefois remarquer que la raison ne saurait étre



placée comme unique responsable du bonheur, et étre au centre de la quéte de la
vie heureuse. En effet, la raison se veut universelle ; elle nous permet de généraliser
ce qui nous entoure. Or, le bonheur est une quéte unique et particuliére ; nous
pouvons le constater au sein méme de la définition : état de satisfaction. Rien n’est
plus variable que la satisfaction, qui semble presque plus ancrée dans I'émotion et le
sensible. Dans nos sociétés et cultures occidentales, nous effectuons une séparation
nette entre la raison et les sentiments: nous pourrions ainsi mentionner les
dilemmes tragiques que cela crée dans les tragédies du XVlle siecle, voire méme le
titre du roman Raison et sentiments dans lequel les deux termes sont clairement
antithétiques. La raison est donc incapable d’accéder au bonheur, car incapable de le
ressentir.

Ainsi, en contradiction directe avec le stoicisme, I’hédonisme propose comme
moyen d’accéder au bonheur, une quéte des plaisirs durables tout en évitant les
désagréments. En placant le plaisir, qui est le sentiment suscité par la réalisation
d’un désir, au centre de leur doctrine, les hédonistes placent justement la sensibilité
et I'émotion comme gage de slreté pour accéder a I'ataraxie, qui est, en traduisant
littéralement le grec, « absence de troubles », donc, par conséquent, la tranquillité
de I'ame et le bonheur. C’est ce que Callicles tente de démontrer en vain a Platon
lors d’un de ses dialogues : si un désir est comblé dés qu’il apparait, a condition qu’il
soit durable, alors le malheur ne peut, théoriquement, pas s’installer.

La raison posséde donc des failles vis-a-vis du bonheur, en oubliant que I’lhomme est
certes un animal doué de raison, mais aussi d’une sensibilité. Elle est donc illégitime
a endosser la responsabilité seule de trouver le bonheur, et certains jugent que cette

sensibilité doit étre unique maitresse de la quéte du bonheur.

Enfin, dernier point, nous pouvons nous questionner sur le mérite méme de
rechercher, comme nous le faisons, le bonheur. En effet, dans la Critique de la raison
pure, Kant indique que la raison possede un désir d’absolu. Par ricochet, nous
pouvons affirmer que c’est aussi le cas de ’homme qui ne supporte pas de ne pas
avoir de réponse, de méthode. Or, Kant affirme aussi que le bonheur n‘est qu’un
idéal visant a nous permettre, plus que de coexister, de vivre ensemble en société.
Car, tant que nous persévérons a rechercher le bonheur, nous adoptons un code de

conduite, de bonne conduite méme : la morale. Celle-ci nous garde de mettre en



péril l'ordre social par espoir d’accéder au bonheur et si, pour Kant, le bonheur est
un idéal gu’il ne nous est pas permis d’atteindre, la morale et particulierement, la
morale déontologique dont il est I'auteur et dont la maxime est de faire en sorte que
chaque acte puisse étre « érigé par ta volonté en loi universelle de la nature », doit
« nous en rendre digne ».

Enfin, plus pessimiste, Schopenhauer, lui, estime que le bonheur n’est rien d’autre et
rien de plus qu’une totale illusion. Ainsi, cela se retrouve dans I'étymologie du mot :
bonheur signifie bon-heurt, soit la « bonne chance ». Rien d’étonnant alors a ce que
la vie heureuse ressemble a une quéte sans fin : la raison ne peut s'accommoder de
la chance, trop improbable.

Le philosophe ajoute encore que I’homme est condamné a la souffrance de I'ennui,
dont il ne peut sortir que par l'apparition de désirs, qui sont, ici, des souhaits
obsessionnels et qu’il ne peut méme pas toujours satisfaire, lui causant plus de
peine encore. Rechercher le bonheur, c’est-a-dire fournir des efforts dans le but de le
trouver, parait donc étre un labeur sans mérite, voire méme rien de plus qu’un autre

désir crée par la raison pour se libérer de I'ennui.

En conclusion, la raison s’est déja proposée, par ses facultés calculatoires, de
répondre a la question de l'acces au bonheur. Toutefois, trop prise par elle-méme,
elle délaisse le reste de ce qui fait de 'homme, 'lhomme : sa subjectivité et ses
émotions. Plus encore, le bonheur semble étre illusoire, impossible, voire méme, sa
propre création destinée a la sortir de la souffrance de I'ennui.

Ainsi, la mise a I'agenda politique des questions de la vie heureuse, du bonheur,
comme c’est le cas au Bhoutan, interroge. A I'ére de la société de consommation, ou
le bonheur est souvent mesuré a la capacité de sur-comsommer, des indices comme

I'IBB ne semblent que de nouveaux outils de manipulation.



Dissertation

Ce qui est valorisé © ure problématisation

dui sujet, urne argurmentation cohérente at
progressive, Fanalyse de concepts (notions,
distinctions) et dexemples précisdiment
étudiés, la mobilisation déléments de culture
philosophigue au service du traiternent du sujet,
la capacité de la réflexion a entrer en dialogue
avec elle-méme.

Entre Det 5

De0sa0e

Copie témaoignant d'un réel effort
de réflexion, et, méme si le résultat
rlest pas abouti, de traitement du
Pas moins  sujet
de 10 effort de problématisation |
effort de définition des notions ;
examen de réponses possibles ;
- cohérence globale du propos.

Si, en plus, il y a mobilisation
Pas mains de références et dexemples
de 12 pertinents pour le sujal

56, en plus, le raisonnarment est
construil, progressif, et que

::51 :mins les affirmations posées sont
figoureusement justifiées,
51, en plus, la copie témaigne
de la maitrise de concapls
philosophiques utiles pour le sujet
) {nations, repéras), d'une démarche
::E,I Emms de recherche et du souci des

enjeuy de la question, d'une
précision dans Iutilisation d'une
culture au service du traitement
du sujet.



Prompt type.

« Bonjour je suis professeur de philosophie, j’agis en qualité d’expert en philosophie
et en pédagogie de la philosophie, et je dois réaliser pour mes étudiants de terminale
générale un corrigé de dissertation sur le sujet : « Le bonheur est-il affaire de
raison ? » Peux-tu rédiger un exemple de copie ? Dans l'introduction, tu proposeras
une accroche et la formulation d'un probléme philosophique explicite, ainsi que
I'annonce du plan du devoir. Dans chacune des trois parties de la copie, tu
développeras plusieurs arguments : au plus, trois. Pour chacun de ces arguments, tu
développeras 1’idée, que tu justifieras et que tu illustreras au moyen d'un exemple
analysé ou d'une référence a un philosophe, comportant une citation, dont tu
proposeras une analyse. Tout au long du devoir tu feras varier les réponses que tu
proposeras a cette question en fonction des différents sens qu'il est possible de
donner aux notions de bonheur et de raison. Entre les trois parties du devoir, tu
rédigeras a chaque fois une transition. Dans la conclusion, tu exposeras la réponse la
plus raisonnable a la question et tu rappelleras rapidement les principaux arguments
permettant de la justifier. »



